Volume 4 Issue 2 Bulan Desember 2025 E-ISSN: 2963-5330

Quality: Journal of Islamic Studies
Online at https:/ /jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/ gjis/index

MEMBANGUN BENTENG JIWA: PENSUCIAN DIRI SEBAGAI
PONDASI KESEHATAN MENTAL DAN SPIRITUAL
GENERASI MUDA ISLAM

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Al Hikmah Jakarta, International Open University Jakarta,
Universitas SAHID Jakarta

ABSTRAK

Generasi muda Islam saat ini menghadapi berbagai tantangan psikologis, sosial, dan spiritual
yang kian berat dan kompleks: tekanan akademik, ketidakpastian masa depan, dan pengaruh
budaya global yang mengikis identitas keislaman. Secara konseptual, tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa) sebagai ajaran tasawuf dalam Islam menawarkan kerangka spiritual untuk membangun
ketahanan jiwa (resiliensi). Kajian ini coba mengkaji bagaimana integrasi tazkiyatun nafs dapat
menjadi fondasi pengembangan resiliensi pada generasi muda Islam. Metode kajian
menggunakan studi pustaka dengan pendekatan analisis kualitatif terhadap sumber-sumber
primer (Al-Qur’an, Hadis, dan karya ulama klasik) dan sumber sekunder (jurnal ilmiah, buku,
dan artikel terkait tasawuf dan psikologi Islam). Tazkiyatun nafs—dari nafs ammarah, lawwamah,
muli’ah, hingga mutma’innah—menurut asumsi penulis, potensial untuk memperkuat kapasitas
internal generasi muda Islam dalam menghadapi tekanan dan mempertahankan keseimbangan
spiritual-emosional. Temuan kajian menunjukkan integrasi nilai-nilai tazkiyatun nafs (muragabah,
muhasabah, tawakkal, dan syukr) terbukti efektif dalam memperkuat ketahanan mental-spiritual.
Kajian ini diharapkan dapat memberi rekomendasi strategis bagi pendidikan Islam, konseling
berbasis nilai Islam, dan program pengembangan pemuda berbasis kultur islami.

Kata kunci: Benteng Jiwa, Pensucian Diri, Kesehatan Mental-Spiritual, Generasi Muda Islam.

ABSTRACT

Today's young generation of Muslims faces increasingly complex psychological, social, and
spiritual challenges: academic pressure, uncertainty about the future, and the influence of
global culture that erodes Islamic identity. Conceptually, tazkiyatun nafs (purification of the
soul) as a Sufi teaching in Islam offers a spiritual framework for building resilience. This study
attempts to examine how the integration of tazkiyatun nafs can become the foundation for
developing resilience in the young generation of Muslims. The study method uses a literature
study with a qualitative analysis approach to primary sources (the Qur'an, Hadith, and works
of classical scholars) and secondary sources (scientific journals, books, and articles related to
Sufism and Islamic psychology). Tazkiyatun nafs is assumed to strengthen the internal capacity
of the young generation of Muslims in facing pressure and maintaining spiritual and emotional
balance, including the nafs ammarah, lawwamah, muli'ah, and mutma'innah. The study's findings
indicate that the integration of the values of fazkiyatun nafs (muraqabah, muhasabah, tawakkal,
and syukr) has proven effective in strengthening mental-spiritual resilience. This study is
expected to provide strategic recommendations for Islamic education, Islamic counseling, and
resilience programs for the younger generation of Muslims.

Keywords: Emotional Resilience, Self-Purification, Mental And Spiritual Health, Muslim Youth.

PENDAHULUAN

Generasi muda Islam di era kontemporer berada dalam pusaran
tantangan multidimensi. Di satu sisi, mereka dihadapkan pada tekanan global
seperti perubahan iklim, krisis ekonomi, disrupsi teknologi, dan polarisasi

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



sosial—yang saat ini kian menggejala diberbagai negara di dunia. Di sisi lain,
tantangan internal seperti krisis identitas, depresi, kecemasan, dan alienasi
spiritual semakin menghantui kaum muda, termasuk yang berlatar belakang
religius. Data Organisasi Kesehatan Dunia (WHO, 2024) menunjukkan
peningkatan signifikan kasus gangguan mental di kalangan remaja dan usia
muda, termasuk di negara-negara dengan mayoritas Muslim. Fenomena ini
menunjukkan meskipun akses terhadap pendidikan dan informasi semakin
terbuka, kesejahteraan jiwa (mental well-being) generasi muda justru mengalami
tekanan serius dalam tiga dekede terakhir.

Dalam konteks keislaman, tantangan ini memunculkan pertanyaan kritis:
bagaimana Islam, sebagai sistem nilai dan sistem spiritual, dapat memberikan
solusi yang tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga transformasional
terhadap krisis kemanusiaan modern? Di sinilah konsep tazkiyatun nafs—
penyucian dan pemurnian jiwa—menjadi relevan untuk dibahas. Dalam Al-
Qur’an misalnya, kata tazkiyah muncul sebanyak 15 kali, dan secara eksplisit
dikaitkan dengan keselamatan jiwa, keberuntungan, dan ketenangan hati (QS.
Asy-Syams: 9-10). Nabi Muhammad shalallahu alaihi wassalam bersabda,
“Sesungguhnya di dalam tubuh itu ada segumpal daging, apabila ia baik, maka baiklah
seluruh tubuh; apabila ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuh. Ketahuilah, sequmpal
daging itu adalah hati” (HR. Bukhari dan Muslim).

Namun, dalam praktik keagamaan kontemporer, fokus pada tazkiyatun
nafs sering kali terabaikan atau tereduksi menjadi sekedar ritual formal tanpa
kedalaman transformasi jiwa. Padahal, dalam tradisi tasawuf klasik, tazkiyatun
nafs adalah proses panjang, intens, dan sistematis untuk membersihkan jiwa
manusia dari sifat-sifat tercela (syahwat, hasad, ujub) dan menggantinya dengan
sifat-sifat terpuji (sabar, tawakkal, ikhlas). Proses ini sangat paralel dengan konsep
psikologi modern seperti resiliensi, yakni kemampuan individu untuk pulih,
bertahan, dan berkembang meskipun menghadapi tekanan, stres, atau trauma.

Di ranah akademik, sebagian besar penelitian mengenai resiliensi pada
generasi muda Islam cenderung mengadopsi kerangka psikologi Barat secara
utuh, tanpa melakukan harmonisasi dengan konsep mental-spiritual yang khas
dalam Islam. Sebaliknya, kajian tentang tazkiyatun nafs umumnya bersifat
teologis atau bercorak tasawuf klasik, jarang dikaitkan secara langsung
(teoritis-empiris) dengan tantangan psikologi modern. Studi yang secara
sistematis mengintegrasikan proses pensucian jiwa dengan pengembangan
resiliensi psikologis kontemporer melalui pendekatan interdisipliner masih
relatif terbatas. Namun demikian, terdapat beberapa hasil kajian yang mulai
mengaplikasikan perspektif teologis maupun pendekatan multidisipliner
dalam konteks multi-disiplin, di antaranya adalah studi Ahmed & Hashem
(2016), Gumiandari et al. (2022), Belakya-Ince et al. (2024), Haramain & Afifiah
(2024), Rochman et al. (2024), dan beberapa studi lainnya

Kajian ini menawarkan kontribusi kebaruan pada tiga level: konseptual,
metodologis, dan aplikatif. Secara konseptual, penelitian mengintegrasikan

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



lima dimensi tazkiyatun nafs—yaitu taubat, mujahadah, muhasabah, tawakkal, dan
ikhlas—ke dalam kerangka resiliensi psikologis, sehingga menghasilkan model
holistik yang memadukan spiritualitas Islam dengan prinsip-prinsip psikologi
kontemporer. Pada tataran metodologis, kajian menerapkan analisis tematik
(thematic analysis) yang bersifat kritis dan sistematis terhadap sumber primer
(teks klasik Al-Qur’an dan Hadis) maupun sekunder (literatur tasawuf dan
psikologi Islam modern), dengan pendekatan interdisipliner yang meng-
combine ilmu tafsir, ilmu Hadis, tasawuf, dan psikologi Islam. Sedangkan dari
segi aplikatif, temuan kajian dirancang menjadi model praktis yang dapat
diadaptasi dalam berbagai konteks institusional, seperti sekolah Islam, pondok
pesantren, komunitas Muslim, maupun organisasi kepemudaan Islam, guna
memperkuat ketahanan psikologis berbasis nilai-nilai spiritual Islam.

Adapun rumusan rumusan masalah kajian, pertama, apa saja yang
mendasari prinsip-prinsip utama tazkiyatun nafs dalam tradisi Islam yang
relevan dengan tujuan resiliensi?; kedua, bagaimana integrasi tazkiyatun nafs
dapat membentuk jiwa yang tangguh pada generasi muda Islam?; ketiga, model
seperti apa yang dapat dikembangkan untuk mengintegrasikan tazkiyatun nafs
dalam program pembinaan resiliensi generasi muda? Dengan demikian tujuan
kajian adalah mengurai dimensi-dimensi kunci tazkiyatun nafs yang
mendukung pembentukan resiliensi; menganalisis sinergi antara konsep
tazkiyatun nafs dan teori psikologi resiliensi modern; dan merumuskan model
integratif untuk penerapan fazkiyatun nafs dalam pengembangan ketahanan
jiwa (mental-spiritual) generasi muda Islam.

Setidaknya terdapat tiga kerangka konseptual yang bisa diajukan untuk
memahami topik kajian ini: (1) fazkiyatun nafs dalam perspektif Islam; (2)
resiliensi dalam ranah kajian psikologi kontemporer; dan (3) Integrasi tazkiyatun
nafs dan resiliensi. Dalam perspektif Islam, tazkiyatun nafs secara etimologis
berasal dari akar bahasa Arab zakka-yazkiyyu-tazkiyyah—Dberarti mensucikan,
memurnikan, atau mengembangkan. Dalam konteks keislaman, tazkiyatun nafs
merujuk pada proses penyucian jiwa dari noda dosa, sifat tercela, dan
pengaruh negatif dunia; sekaligus mengembangkan potensi fitrah manusia agar
kembali kepada Rabb-nya, seperti dijelaskan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Lail: 14).

Dalam literatur tasawuf klasik, tazkiyatun nafs merupakan inti dari
perjalanan spiritual (suluk). Imam al-Ghazali, dalam karya monumentalnya Ihya
Ulumuddin, menjelaskan bahwa jiwa manusia terdiri dari tiga tingkatan utama,
yaitu: (1) nafs ammarah—jiwa yang cenderung kepada kejahatan dan dorongan
hawa nafsu; (2) nafs lawwamah—jiwa yang menyesali perbuatan buruk dan
berusaha memperbaiki diri; serta (3) nafs mutma’innah—jiwa yang tenang,
penuh ketenangan, dan ridha kepada Allah (al-Ghazali, 2008).

Proses transisi dari nafs ammarah menuju nafs mutma’innah melibatkan
serangkaian amalan dan ibadah yang bersifat spiritual dan psikologis, antara
lain taubat (pertobatan), mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu),
muhasabah (evaluasi dan introspeksi diri), riyadhah (latihan spiritual atau

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



disiplin diri), serta dzikrullah (pengingatan terus-menerus kepada Allah).
Melalui proses ini, jiwa dibersihkan dan dikembangkan menuju kedewasaan
spiritual yang utuh.

Kedua, di ranah kajian psikologi kontemporer, resiliensi didefinisikan
sebagai kemampuan individu untuk pulih dari stres, trauma, atau kesulitan
hidup, serta tetap berkembang secara positif (Masten, 2001). Menurut konsep
Connor-Davidson Resilience Scale (CD-RISC), resiliensi mencakup lima
dimensi, yakni ketahanan terhadap stress, kontrol diri, komitmen diri,
kepercayaan diri, dan spiritualitas.

Studi Masten, Connor, dan Davidson di atas menunjukkan bahwa faktor
spiritual (religiusitas) merupakan salah aspek penting dalam membangun
resiliensi, terutama pada populasi atau komunitas religius (Pargament, 1997).
Namun, dalam konteks Islam, dimensi spiritual ini jarang dijelaskan secara
konseptual melalui kerangka ilmiah keislaman (islamic scientific framework).

Ketiga, integrasi antara tazkiyatun nafs dan resiliensi psikologis
mengungkap adanya sejumlah titik konvergensi konseptual, di mana prinsip-
prinsip dalam tazkiyatun nafs—yang mencakup taubat, mujahadah, muhasabah,
tawakkal, dan ikhlas—menunjukkan keselarasan struktural dan fungsional
dengan komponen-komponen utama resiliensi psikologis, seperti regulasi
emosi, adaptasi kognitif, kontrol diri, optimisme, dan makna hidup. Hubungan
keselarasan tersebut secara sistematis dirangkum dalam tabel berikut:

Pilar-pilar

] Kontribusi Terhadap Resiliensi
Takziyatun Nafs

Membangun kemampuan untuk bangkit dari kegagalan,
Pilar 1: Taubat mengoreksi diri, dan memulai kembali (to start again) (al-
Ghazali, 2001; Abu-Nimer, 2003)

Melatih ketahanan mental dan disiplin diri dalam menghadapi
Pilar 2: Mujahadah = godaan, kesulitan, dan tekanan hidup (Schimmel, 2011; al-
Jawziyyah, 1998)

Meningkatkan kesadaran diri (self-awareness) dan meregulasi
emosi, sebagai kunci dalam menghadapi tuntutan internal dan
tekanan eksternal yeng dapat memicu stres (coping strategy) (al-
Muhasibi, 2001; Abu-Nimer, 2003)

Pilar 3: Muhasabah

Membangun kepercayaan diri dan pengurangan kecemasan
Pilar 4: Tawakkal melalui penyerahan diri kepada Allah (al-Ghazali, 2001; Haque,
2004)

Mengurangi beban psikologis dari pencarian validasi sosial
Pilar 5: Ikhlas serta memperkuat motivasi intrinsik (dorongan dari dalam) (al-
Ghazali, 2001; Keshavarzi & Haque, 2013)

Dengan demikian, tazkiyatun nafs tidak hanya berfungsi sebagai proses
spiritual semata, melainkan juga sebagai mekanisme psikologis adaptif yang

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



berpotensi memperkuat ketahanan mental dan emosional individu. Kajian ini
diharapkan memberikan kontribusi ganda, baik di level abstraktif-akademis
(teoretis) dan praktis-aksiologis. Pertama, di level teoretis, dengan memperkaya
wacana akademik dalam bidang psikologi Islam melalui integrasi konseptual
antara spiritualitas berbasis Al-Qur'an dan Hadis dengan prinsip-prinsip
kesehatan mental kontemporer. Kedua, di level praktis-aksiologis, temuan
kajian dapat dijadikan landasan operasional dalam merancang kurikulum
pendidikan karakter, program bimbingan rohani, serta kegiatan pengembangan
kepemudaan yang berakar pada nilai-nilai Islam dan berorientasi pada
penguatan resiliensi psikologis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan kajian kualitatif bersifat eksploratif dan
komparatif-konstruktif, yang menggabungkan pendekatan studi pustaka dan
analisis tematik. Karakter eksploratif dipilih untuk mengungkap fenomena
yang relatif kurang dieksplorasi dalam literatur kontemporer, yaitu hubungan
antara tazkiyatun nafs dan resiliensi psikologis. Sementara pendekatan
komparatif-konstruktif digunakan untuk membandingkan, mengkritisi, dan
merekonstruksi dua kerangka teoretis—tradisi spiritual Islam dan teori
resiliensi modern—demi membangun suatu kerangka teoritis integratif-
harmonis yang mampu mengidentifikasi titik-titik konvergensi konseptual
sekaligus memetakan diferensiasi epistemologis di antara keduanya.

Data kajian terdiri daridata primer yang bersumber dari teks-teks
otoritatif, seperti: (1) Al-Qur'an, yang dianalisis melalui pendekatan tafsir
tematik (al-tafsir al-mawdu’i); (2) Hadis Nabi shalallahu alaihi wassalam terutama
koleksi Shahih al-Bukhari dan Shahih Muslim; dan (3) karya klasik ulama
tasawulf, seperti Imam al-Ghazali (Ihya” ‘Uliim al-Din), Ibn Qayyim al-Jawziyyah
(Madarij al-Salikin), dan al-Junayd al-Baghdadi (Dawa’ al-Arwah).

Sementara data sekunder mencakup literatur kontemporer dalam bidang
psikologi Islam dan resiliensi, antara lain karya Syed Muhammad Naquib al-
Attas (Islam: The Concept of Religion and the Foundation of Ethics and Morality),
Malik Badri (The Dilemma of Muslim Psychologists), dan Ahmad al-Dardir
(Risalah al-Tawhid), serta studi empiris dan teoretis dari jurnal ilmiah terindeks
(diakses melalui Google Scholar, DOAJ, dan SINTA). Selain itu, dirujuk pula
karya-karya psikologi modern tentang resiliensi, seperti karya Masten & Reed
(Resilience in Development), Connor & Davidson (Connor-Davidson Resilience
Scale/CD-RISC), dan Pargament (The Psychology of Religion and Coping).

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka mendalam dan
analisis dokumen tekstual, dengan fokus pada identifikasi ayat, Hadis, dan
kutipan ulama yang relevan dengan konsep tazkiyatun nafs dan ketahanan jiwa.
Analisis data menerapkan dua strategi utama:

1. Analisis tematik deskriptif, yaitu mengidentifikasi, mengekstraksi, dan
mengelompokkan tema-tema kunci ke dalam lima dimensi tazkiyatun nafs

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



(taubat, mujahadah, muhasabah, tawakkul, dan ikhlas), lalu menelusuri
korelasinya dengan komponen resiliensi psikologis;

2. Analisis komparatif konseptual. Analisis ini bertujuan memetakan kesamaan
struktural, perbedaan ontologis, serta potensi integrasi antara dua
paradigma tersebut.

Proses analisis dilakukan secara bertahap melalui lima langkah sistematis,
yakni reduksi data: memfilter dan memilih teks yang relevan dengan fokus
penelitian; kategorisasi data: mengklasifikasikan data ke dalam dimensi-dimensi
tazkiyatun nafs; interpretasi data: menafsirkan makna spiritual dan implikasi
psikologis setiap dimensi; sintesis: mengkonstruksi model integratif yang
menghubungkan tazkiyatun nafs dan resiliensi; verifikasi dan kesimpulan: menarik
makna holistik melalui identifikasi pola, hubungan sebab-akibat, dan
keteraturan konseptual (conceptual regqularity).

Validitas temuan penelitian dijaga lewat triangulasi sumber, dengan
membandingkan interpretasi dari berbagai teks otoritatif (Al-Qur’an, Hadis,
dan karya ulama klasik). Selain itu, dilakukan validasi melalui peer debriefing—
diskusi dan validasi temuan dengan rekan sejawat—yang dianggap netral
untuk mendapat perspektif baru, mengidentifikasi bias, dan meningkatkan
kredibilitas serta kualitas penelitian secara keseluruhan dengan para
Ustadz/Asatidz—yang dipilih secara purposif karena memiliki kompetensi
ilmu tasawuf dan psikologi Islam—dari Ponpes Sabilunnajah, Rancaekek,
Bandung, yakni Ustadz Ahmad Royan, Lc. dan Ustadz Beni Sarbeni, Lc., M.Pd
serta Ponpes Mushab bin Umair, yakni Ustadz Mahfudz, Lc., MA. Tujuannya,
untuk memastikan ketepatan hermeneutika dan relevansi konseptual temuan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan analisis tematik terhadap sumber-sumber tekstual dan
literatur, ditemukan lima dimensi utama tazkiyatun nafs yang secara signifikan
berkontribusi terhadap pembentukan resiliensi, seperti dalam bagan di bawah.

Taubat adalah pondasi pemulihan diri. Taubat bukan sekadar ritual
pengampunan, tetapi proses transformasi diri. Dalam konteks resiliensi, taubat
mengajarkan bahwa kegagalan bukan akhir dari segalanya, melainkan awal
dari perbaikan. QS. Al-Bagarah: 37 menunjukkan bahwa Adam dan Hawa
setelah berbuat dosa diberi petunjuk untuk bertaubat, lalu Allah menerima
taubat mereka. Ini mencerminkan self-forgiveness (memaafkan diri sendiri) dan
growth mindset (pola pikir dewasa)—konsep kunci dalam resiliensi.

Mujahadah adalah melatih ketahanan mental. Mujahadah adalah
perjuangan melawan hawa nafsu dan godaan. Ibn Qayyim menyebutnya
sebagai ‘jihad akbar’ (Ibn Qayyim, 1998). Dalam psikologi, ini mirip dengan
pengaturan diri (self-requlation) dan ketekunan diri (self-persistence). Generasi
muda yang terbiasa ber-mujahadah (menjaga shalat, melaksanakan puasa, atau
terbiasa mengendalikan emosi/amarah) memiliki kapasitas lebih tinggi untuk
menghadapi tekanan atau berada dalam kendali kecerdasan emosional.

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



Taubat = Mujahadah = Muhasabah

7 7 2
Pemulihan = Ketahanan = Kesadaran Diri

N\ 7 \
Tawakkal &a Ikhlas ) Ketangguhan Spiritual

) o
Jiwa yang Tangguh

(resilient self)
Sumber: Abstraksi penulis

Muhasabah adalah evaluasi diri. Secara etimologis, muhasabah berarti
meminta pertanggungjawaban diri, refleksi diri yang mendalam dalam tradisi
Islam. Sebagaimana dicontohkan oleh Khalifah Umar bin Khattab yang berkata,
“Hisablah diri kalian sebelum kalian dihisab (diiminta pertangQungjawaban) di
akhirat” (al-Ghazali, 2008), muhasabah harian mendorong individu untuk secara
kritis mengevaluasi tindakan, niat, dan motivasi spiritualnya. Dalam perspektif
psikologi kognitif, proses ini paralel dengan konsep cognitive restructuring
dalam teori Cognitive Behavioral Therapy (CBT), yakni satu teknik untuk
mengidentifikasi, menantang, dan mengubah pola pikir disfungsional atau
negatif menjadi lebih adaptif dan positif. Dengan demikian, muhasabah tidak
hanya berfungsi sebagai alat spiritual, tetapi juga sebagai mekanisme psikologis
yang efektif dalam meningkatkan kesadaran diri (self-awareness), regulasi emosi,
dan pembentukan resiliensi internal

Tawakkal adalah percaya pada Allah sebagai sumber ketenangan. Tawakkal
bukan pasif, tetapi aktif: berusaha maksimal, lalu menyerahkan hasil kepada
Allah. QS. At-Thalaq: 3 menyebut, “dan barangsiapa yang bertawakkal kepada Allah,
niscaya Allah akan mencukupinya.” Dalam konteks resiliensi, tawakkal mengurangi
rasa cemas dan melecut sense of coherence (sesuatu adalah rasional dan
bermakna positif) (Antonovsky, 1987).

Ikhlas adalah melepaskan dari beban sosial. Dalam kerangka tasawuf
Islam, ikhlas merujuk pada kemurnian niat dalam beramal semata-mata karena
Allah, tanpa mencari pengakuan, pujian, atau imbalan dari manusia (Al-
Ghazali, 2008). Secara psikologis, ikhlas menjadi mekanisme perlindungan
psikologis yang kuat, berfungsi sebagai mekanisme perlindungan diri (self-
protective) dari tekanan internal maupun eksternal, khususnya dalam konteks
sosial yang menekankan performa dan citra diri.

Di era digital yang didominasi media sosial, di mana individu kerap
mengalami social comparison, fear of missing out (FOMO), dan tekanan untuk
menampilkan identitas atau citra diri idealis, ikhlas menjadi fondasi internal
yang melindungi kesehatan mental. Dengan melepaskan ketergantungan
terhadap “pengakuan sosial’ (social validation/social recognition), individu yang
beramal dengan ikhlas mengalami penurunan beban kognitif dan emosional,
serta mengembangkan regulasi diri yang sehat. Dengan demikian, ikhlas tidak

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



hanya merupakan dimensi spiritual yang utama, tetapi juga berperan sebagai
strategi koping adaptif yang mendukung ketahanan mental (mental resilience) di
tengah tuntutan sosial kontemporer.

Berdasarkan analisis dan temuan, peneliti mengusulkan Model Lima Pilar
Tazkiyah-Resiliensi, seperti terlihat pada gambar di bawah. Model Lima Pilar ini
menunjukkan bahwa proses tazkiyatun nafs adalah siklus dinamis-sirkuler yang
saling memperkuat, bukan siklus linier. Setiap dimensi memberi kontribusi
unik terhadap pembentukan resiliensi holistik.

Taubat
(Self-Forgiveness)

ik v

Tkhlas = Takziyatun Nafs - Mujahadah
(Selflessness) (Pusat Proses) (Self Regulation)

i\ v

Muhasabah
(Self Reflection)

g

Tawakkal

/ (Trust in Divine Plan) \

Semua Pilar Mengalir Menuju Resiliasi Holistik
(Emostonal » Spiritual » Kognitif « Sostal)

Sumber: Abstraksi penulis

Generasi muda Islam saat ini berada dalam kepungan pusaran
kompleksitas eksistensial. Di satu sisi, generasi muda Islam dihadapkan pada
arus globalisasi, disrupsi teknologi digital, dan transformasi sosial yang
bergerak sangat cepat—melampaui kesadaran eksistensialnya. Di sisi lain,
mereka menghadapi tekanan internal yang tak kalah berat: krisis identitas,
alienasi spiritual, dan beban ekspektasi keagamaan yang bersifat formalistik
dan normatif. Fenomena ini telah memberi kontribusi signifikan pada
peningkatan angka gangguan kesehatan mental di kalangan remaja Muslim.

Data World Health Organization (WHO, 2024) menunjukkan bahwa lebih
dari 13% remaja global mengalami depresi, dan angka ini cenderung lebih
tinggi di kalangan pemuda yang mengalami identity stress akibat konflik antara
nilai agama dan budaya sekuler. Di Indonesia, survei Kementerian Kesehatan
(2022) mencatat peningkatan kasus gangguan peningkatan rasa cemas dan
depresi di kalangan pelajar dan mahasiswa, dengan faktor utama berupa
tekanan akademik, relasi sosial, dan pencarian makna hidup.

Fenomena Fear of Missing Out (FOMO), konsumerisme simbolik, dan
budaya hedonisme digital yang dipicu oleh platform media sosial terbukti
secara empiris berkontribusi terhadap peningkatan stres, kecemasan, dan

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



depresi di kalangan generasi muda. Hasil survei global yang dilakukan oleh
UNICEEF (2022) terhadap lebih dari 22.000 remaja dari 21 negara menunjukkan
bahwa 56% responden mengalami perasaan cemas atau tidak cukup baik
(inadequate) setelah melihat konten media sosial tentang kehidupan teman
sebaya yang tampak sempurna, seperti liburan mewah, pencapaian akademik,
atau relasi romantis. Fenomena ini dikenal sebagai social comparison distress,
yang secara signifikan berkorelasi dengan penurunan harga diri dan
peningkatan gejala depresi ringan, sedang, hingga tinggi.

Berikutnya, hasil penelitian The Lancet Child & Adolescent Health (2023)
menyajikan fakta, bahwa remaja yang menghabiskan waktu 3 jam per hari di
media sosial 34% memiliki risiko gejala depresi lebih tinggi. Studi longitudinal
The Lancet yang melibatkan 12.000 partisipan usia 13-18 tahun di enam negara,
termasuk di Indonesia, Turki, dan Mesir. Studi ini juga mengungkap bahwa
FOMO menjadi pemicu gangguan kesehatan mental generasi muda. Remaja
yang melaporkan gejala FOMO cenderung merasa tertekan untuk selalu online,
merasa cemas jika tidak segera membalas pesan, dan merasa hidup mereka
‘tertinggal’ dibandingkan teman sebayanya (Kelly et al., 2023).

Dalam konteks konsumerisme dan hedonisme digital, hasil penelitian
Common Sense Media (2024) menunjukkan, 72% remaja Muslim di Amerika
Serikat dan Eropa merasa tertekan untuk membeli produk tertentu agar
diterima dalam komunitas maya, terutama terkait fasyen islami. Fenomena ini
menciptakan halal consumerism—konsumerisme yang dikemas dalam bingkai
religius, yang mengukuhkan kompetisi sosial. Di Indonesia, survei Mizan
Institute (2023) terhadap 1.200 pelajar dan mahasiswa Muslim di 5 kota besar
Indonesia (Jakarta, Bandung, Surabaya, Yogyakarta, Makassar) menunjukkan
bahwa: 68% mahasiswa dan pelajar mengaku sering membandingkan dirinya
dengan konten religius di media sosial, 44% merasa perlu membeli produk
tertentu (hijab, buku, aksesori) agar dianggap ‘shalih secara sosial’, dan 39%
mengalami stres karena tidak mampu mengikuti tren gaya hidup muslim yang
viral. fenomena ini dianggap sebagai ‘religiosity as performance’ yang terkait
dengan munculnya fenomena spiritual insecurity di kalangan muda.

Selain itu, budaya hedonisme digital yang menyamar sebagai ‘cara hidup
bahagia” juga menjadi ancaman terselubung. Banyak konten media sosial yang
menampilkan narasi ‘nikmati hidup’, ‘self-love dulu sebelum ibadah’, atau
‘Allah sayang kamu yang bahagia’—tanpa konteks teologis yang seimbang.
Penelitian dari Institute for Islamic Psychological Studies (IIPS, 2024) di
Malaysia menemukan bahwa remaja yang terpapar pesan hedonistik-religius
ini cenderung mengalami konflik batin antara keinginan untuk menikmati
dunia dan rasa bersalah karena merasa ‘kurang ibadah’, yang pada akhirnya
memicu existential anxiety dan moral distress. Studi ini menyimpulkan, tanpa
arahan spiritual yang kontinyu, generasi muda rentan terjebak dalam siklus
konsumsi, pencitraan, dan kecemasan eksistensial.

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa



Temuan-temuan hasul riset di atas menunjukkan, media sosial tidak
hanya menjadi alat komunikasi, tetapi mesin pembentuk nilai, identitas, dan
kesejahteraan psikologis. Dalam konteks Islam, hal ini menegaskan urgensi
tazkiyatun nafs sebagai benteng spiritual yang melindungi jiwa dari arus budaya
yang mengeksploitasi kelemahan psikologis manusia. Ketika dunia maya
(digital platform) menawarkan validasi sesaat melalui likes dan followers,
tazkiyatun nafs mengajarkan bahwa ketenangan sejati hanya ditemukan dalam
qur'ul qulub bi dzikrillah (ketenangan hati dengan mengingat Allah)—sebuah
ketahanan batin yang lebih kokoh dari fluktuasi dunia maya.

Ironisnya, dalam konteks keislaman, generasi muda sering kali diberi
beban tambahan: mereka diharapkan menjadi ‘Muslim ideal’—shalih secara
spiritual, taat dalam menjalankan ibadah, berprestasi secara akademik dan
prefesional, dan menjadi panutan di lingkungan sosial—tanpa disediakan bekal
psikologis dan spiritual yang memadai untuk menghadapi tekanan tersebut.
Akibatnya, banyak dari mereka yang mengalami spiritual burnout, moral injury,
atau bahkan kehilangan koneksi dengan agama karena merasa tidak pernah
cukup baik. Fenomena ini menunjukkan ada dikotomi antara spiritualitas
formal dan kesejahteraan jiwa, di mana praktik keagamaan justru menjadi
sumber stres, bukan menjadi sumber ketenangan.

Salah satu akar masalah utama dalam pembinaan generasi muda Islam
adalah terinstrumentalisasinya spiritualitas. Dalam banyak konteks pendidikan
dan sosial keagamaan, ibadah dan amal-shalih sering kali dipahami secara
transaksional: shalat untuk menghindari azab, puasa untuk mendapat pahala,
sedekah agar rezeki lancar. Pendekatan seperti ini, meskipun tidak salah secara
syariah, berpotensi mereduksi kedalaman spiritual menjadi ajang mekanisme
pertukaran, bukan transformasi jiwa. Di ranah psikologi agama, hal ini dikenal
sebagai extrinsic religiosity—orientasi religiusitas pada manfaat eksternal, bukan
manfaat internal (pertumbuhan keimanan dan ketaqwaan) (Allport, 1966).

Generasi muda yang dibesarkan dalam lingkungan seperti ini sering kali
kehilangan makna (sense of meaning) ketika harapan ideal-transaksional tidak
terpenuhi. Misalnya, seorang remaja yang rajin shalat dan mengikuti pengajian
namun tetap mengalami kegagalan akademik atau penolakan sosial bisa jatuh
ke dalam keputusasaan, dengan pertanyaan: “Mengapa aku tetap menderita
padahal aku taat?” Pertanyaan reflektif semacam ini, jika tidak direspons dengan
pendekatan holistik, dapat memicu krisis iman dan gangguan mental.

Di sinilah peran tazkiyatun nafs menjadi sangat krusial. Berbeda dengan
pendekatan transaksional, tazkiyatun nafs menekankan proses transformasi
internal yang berkelanjutan—bukan hanya tentang apa yang dilakukan, tetapi
bagaimana dan mengapa dilakukan. Sebagaimana ditegaskan Imam al-Ghazali
dalam Jhya Ulumuddin, tujuan utama ibadah bukan hanya pahala, tetapi
ma'rifatullah (pengenalan kepada Allah) dan tazkiyah an-nafs (pensucian jiwa).
Proses ini menuntut refleksi, introspeksi, dan perjuangan ekstra melawan hawa
nafsu—unsur yang justru hilang dalam spiritualitas yang terinstrumentalisasi.

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
— 10 —



Media Sosial dan Krisis Identitas Diri

Fenomena kontemporer lain yang memperparah krisis kesejahteraan
psikologis adalah dominasi media sosial. Platform digital seperti Instagram,
TikTok, dan X (Twitter) telah menjadi arena pertarungan identitas, di mana
generasi muda terus-menerus membandingkan diri dengan citra ideal yang
diproyeksikan oleh orang lain. Studi yang dilakukan oleh Primack et al. (2017)
menunjukkan: ada korelasi positif antara penggunaan media sosial intensif dan
peningkatan risiko depresi, kecemasan, dan penurunan harga diri.

Bagi generasi muda Muslim, tekanan ini semakin kompleks karena
mereka juga harus menavigasi dualitas identitas: antara menjadi “‘Muslim yang
baik” dan ‘anak muda yang up date’. Banyak dari mereka yang merasa harus
membangun citra ‘Muslim keren’—yang bisa bersaing di dunia profesional,
aktif di media sosial, tetapi tetap terlihat shalih. Akibatnya, muncul fenomena
‘gaya hidup halal’ (halal lifestyle) yang lebih menekankan estetika daripada etika
Islam: hijab yang fashionable, konten dakwah yang viral, dan ibadah yang
dipamerkan. Dalam konteks ini, ikhlas—kemurnian niat atau ketulusan hati—
menjadi sangat rentan tergerus.

Namun, justru di tengah krisis ini, tazkiyatun nafs menawarkan solusi
radikal: kembali ke dalam (inward looking). Dalam tradisi tasawuf, perjalanan
spiritual (spiritual journey) dimulai dari pembebasan diri dari pandangan
manusia (rida al-nas) menuju keridhaan Allah (rida Allah). Konsep ini sangat
relevan sebagai penangkal (antidote) terhadap budaya pop media sosial. Imam
Ibn Qayyim al-Jawziyyah (1988) menegaskan, “Barangsiapa manusia ridha
dengan murka Allah, maka Allah akan menyerahkannya kepada manusia”. Kalimat ini
tak cuma bermakna warning teologis, tetapi juga diagnosis psikologis, dimana
ketergantungan manusia pada ‘pengakuan sosial’ menjadi sumber utama
kecemasan eksistensial (rasa khawatir berlebihan tentang hidup atau kematian).

Pendidikan Islam yang Belum Menjawab Kebutuhan Jiwa

Sistem pendidikan Islam—baik yang besifat formal maupun non-formal—
juga ikut berkontribusi terhadap krisis ini. Banyak lembaga pendidikan Islam
masih berfokus pada aspek kognitif dan ritual, seperti lebih mengutamakan
hafalan Al-Qur’an, penguasaan figih, dan kedisiplinan ibadah. Meski aspek
kognitif dan ritual sangat penting, namun aspek afektif dan psikologis—seperti
pengelolaan emosi, regulasi stres, dan pembentukan identitas spiritual—sering
kali terabaikan. Akibatnya, banyak generasi muda memiliki pengetahuan
agama yang cukup, namun tidak dibarengi dengan kemampuan psikospiritual
untuk menghadapi berbagai tantangan dan tekanan hidup.

Padahal, dalam tradisi Islam klasik, pendidikan jiwa (tarbiyatun nafs)
bukan sekadar materi pelengkap, melainkan inti utama dari seluruh proses
pembelajaran dan transformasi perjalanan hidup manusia. Berbeda dengan
model pendidikan modern yang cenderung bias dan reduksionis—memisahkan
pengetahuan dari moral, kognisi dari emosi, dan ilmu dari amal—para ulama
klasik justru memandang pendidikan sebagai proses holistik dengan target

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
—11—



utama membentuk insan kamil (manusia paripurna), yakni individu yang
antara akal, hati, dan perilaku mampu berjalan seimbang. Dalam konteks ini,
ilmu pengetahuan bukanlah komoditas netral, melainkan sarana determinasi
dan intervensi nilai untuk mendekatkan diri kepada Allah dan mensucikan
jiwa dari sifat-sifat tercela, seperti riya’, hasad, ujub, dan tamak.

Para pemikir besar Islam, seperti al-Farabi (w. 950 M), telah menempatkan
tadbir al-nafs (pengelolaan jiwa) sebagai fondasi dari siyasah madaniyyah (politik
kota ideal), di mana keadilan sosial dimulai dari keadilan dalam diri individu.
Baginya, masyarakat yang baik hanya mungkin terwujud jika warganya telah
melalui proses kultivasi moral dan intelektual yang mendalam. Sementara itu,
Ibnu Sina (Avicenna) dalam karyanya Al-Mantig dan Al-Najat menekankan
pentingnya pendidikan emosional dan psikologis sejak usia dini, termasuk
pengenalan terhadap sifat-sifat jiwa dan cara mengendalikannya. Namun,
tokoh yang paling sistematis dalam mengintegrasikan pendidikan jiwa ke
dalam kurikulum keislaman adalah Imam al-Ghazali (w. 1111 M).

Dalam Ihya Ulumuddin, Imam al-Ghazali secara eksplisit menyatakan
bahwa tujuan utama ilmu bukanlah untuk diketahui, tetapi untuk diamalkan
dan mengubah perilaku. Ia membagi ilmu menjadi dua kategori: “ilmun yanfa'u
(ilmu yang bermanfaat) dan ‘ilmun la yanfa'u (ilmu yang tidak bermanfaat).
Yang dimaksud dengan ilmu yang bermanfaat bukanlah ilmu yang hanya
menghafal dalil atau menguasai gramatika Arab, melainkan ilmu yang mampu
menyentuh hati, menggerakkan jiwa, dan mendorong seseorang pada taqwa
dan akhlak mulia. Sebaliknya, ilmu yang tidak bermanfaat adalah ilmu yang
hanya berhenti pada lisan, tanpa meresap ke dalam hati dan tidak mengubah
cara hidup—seperti debat teologis yang memicu permusuhan, atau hafalan
hadis tanpa pemahaman makna dan tujuan.

Lebih jauh, Imam al-Ghazali menegaskan bahwa hati (galb) adalah raja
dalam tubuh, dan seluruh anggota badan adalah bawahannya. Jika hati sehat,
maka seluruh tubuh akan sehat; jika hati rusak, maka kerusakan akan
menyebar ke segala aspek kehidupan (al-Ghazali, 2008). Dalam konteks
pendidikan, ini berarti bahwa tanpa pemeliharaan jiwa dan penyucian hati,
semua ilmu yang diperoleh akan kehilangan fungsinya sebagai ‘nur’ (cahaya)
dan berubah menjadi beban atau alat pamer. Oleh karena itu, dalam kurikulum
madrasah atau pondok pesantren klasik, selain pelajaran fikih, tafsir, dan
bahasa, terdapat pula mata pelajaran akhlak, suluk, dan riyadhatun nafs—
latihan spiritual yang dirancang untuk membentuk ketahanan batin, kesabaran
hati, dan ketulusan niat.

Sayangnya, dalam sistem pendidikan Islam kontemporer, warisan
pedagogis ini banyak yang terabaikan. Fokus dominan pada aspek kognitif dan
hafalan—diperparah oleh budaya ujian, ranking, dan sertifikasi—telah
menggeser perhatian dari dimensi afektif dan spiritual. Akibatnya, muncul
fenomena yang disebut ‘kealiman tanpa ketakwaan” atau ‘ilmu tanpa hikmah’,
di mana seseorang bisa fasih berbicara tentang surga dan neraka, tetapi

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
—12 —



hidupnya penuh dengan stres, amarah, dan kecemasan. Padahal, seperti
ditegaskan oleh Rasulullah shalallahu alaihi wassalam, “Aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia” (HR. Bukhari), bukan sekadar mengajarkan
hukum atau ritual.

Dengan demikian, pemulihan konsep tarbiyatun nafs bukanlah sekadar
nostalgia terhadap model pendidikan Islam masa lalu, tetapi saat ini—di era
maraknya krisis mental dan spiritual manusia modern—menjadi kebutuhan
mendesak. Model pendidikan Islam yang autentik harus kembali memosisikan
penyucian jiwa sebagai poros, bukan hilir kajian. Hanya dengan pendekatan
seperti ini, generasi muda Islam dapat tumbuh tidak hanya sebagai individu
yang cerdas, tetapi juga sebagai pribadi yang tangguh, seimbang, dan tenang di
tengah gejolak dan tututan zaman yang kian disruptif.

Untuk itu, ke depan, diperlukan reorientasi, revitalisasi, dan reaktualisasi
pendidikan Islam yang mampu mengintegrasikan fazkiyatun nafs ke dalam
kurikulum inti, bukan sebagai materi ajar parsial. Misalnya, materi muhasabah
harian, mujahadah nafs, atau dzikrullah bisa dikreasi menjadi modul bimbingan
spiritual yang sistematis. Di Pesantren Tebuireng dan Pesantren Gontor sudah
mulai muncul inisiatif, seperti program retret spiritual, konseling al-Qur’an, dan
program pengembangan diri yang mengintegrasi pendekatan psikologi dan
pendekatan tasawuf. Namun, inisiatif dari kedua pesantren itu masih bersifat
parsial, marjinal, dan sporadis; belum menjadi role model berstandar nasional di
seluruh Pondok Pesantren.

Menuju Pemulihan Jiwa: Tazkiyatun Nafs Sebagai Terapi Holistik

Di tengah krisis kesehatan mental yang kian meluas, tazkiyatun nafs dapat
dipandang sebagai model terapi holistik yang mengintegrasikan dimensi
spiritual, emosional, dan kognitif. Berbeda dengan terapi Barat yang seringkali
memisahkan jiwa dari Tuhan, tazkiyatun nafs menawarkan pendekatan berbasis
tauhid, di mana kesejahteraan jiwa dan kesehatan mental manusia tidak
terlepas relasinya dengan ‘kehendak” Sang Pencipta.

Secara konseptual, praktik tazkiyatun nafs menunjukkan adanya afinitas
epistemologis dan fungsional dengan sejumlah pendekatan terapi psikologis
kontemporer, sehingga memungkinkan terjadinya dialog interdisipliner antara
spiritualitas Islam dan ilmu psikologi. Pertama, muhasabah—sebagai proses
refleksi kritis atas niat, pikiran, dan tindakan—memiliki paralelisme struktural
dengan Cognitive Behavioral Therapy (CBT), khususnya dalam mekanisme
cognitive restructuring yang bertujuan mengidentifikasi dan mentransformasi
pola pikir disfungsional menjadi adaptif. Kedua, tawakkal, yang menekankan
penerimaan atas ketentuan Ilahi setelah berusaha maksimal, selaras dengan
prinsip Acceptance and Commitment Therapy (ACT), yaitu penerimaan
terhadap ketidakpastian hidup sambil tetap berkomitmen pada nilai-nilai
hidup yang bermakna. Ketiga, dzikrullih—sebagai latihan kesadaran akan
kehadiran Allah—berkorespondensi dengan mindfulness-based interventions,
yang mengembangkan perhatian penuh (present-moment awareness) untuk

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
— 13 —



mengurangi kecemasan dan menata regulasi emosional. Keempat, taubat dapat
dipahami sebagai bentuk narrative therapy, di mana individu merekonstruksi
narasi diri dari “aku yang gagal” (pesimisme) menjadi “aku yang kembali dan
berkembang” (optimisme), sehingga mampu melecut harga diri dan harapan.

Dari perspektif metodologis, keselarasan ini tidak hanya menunjukkan
relevansi empiris tazkiyatun nafs, tetapi juga keterukurannya melalui indikator
psikologis—seperti penurunan kecemasan, peningkatan self-efficacy, dan
penguatan makna hidup. Lebih dari sekadar intervensi simtomatik, tazkiyatun
nafs menawarkan pendekatan holistik-transformatif yang menyasar akar
ontologis penderitaan psikologis: kesakitan jiwa (nafs) akibat keterpisahan dari
fitrah—keselarasan eksistensial dengan hakikat penciptaan manusia sebagai
hamba Allah. Dengan demikian, tazkiyatun nafs tak hanya kompatibel dengan
psikologi modern, melainkan juga memperkaya paradigma terapeutik dengan
dimensi spiritual-transendental yang sering kali absen dalam model sekuler.

Untuk merespons krisis ini, kajian melihat perlunya pendekatan sistemik-
komprehensif yang melibatkan empat pilar utama. Pertama, peran institusi
pendidikan Islam, terutama untuk mengintegrasikan modul tazkiyatun nafs
dalam kurikulum sekolah dan pesantren dan melatih guru/ustadz dalam
dasar-dasar psikologi dan konseling berbasis nilai-nilai Islam. Kedua, peran
layanan konseling Islam yang terampil dan aplikatif mengintegrasi pendekatan
psikologis modern dan spiritual Islam. Ketiga, mereduksi wajah dan retorika
keagamaan yang menakutkan (seperti diksi ‘dosa besar’, ‘azab neraka’, atau
‘siksa kubur’) dan menggantinya dengan diksi yang lebih menenangkan,
seperti ‘rahmatan il ‘alamin’, ‘berkasih sayang’, dan ‘menerima taubat’.
Mendorong kajian Islam mengutamakan bahasan isu-isu kontemporer, seperti
stres, kecemasan, atau krisis identitas, dengan pendekatan Al-Qur’an dan
sunnah. Keempat, membiasakan praktik muhasabah dan dzikr harian sebagai
bentuk perawatan jiwa, dan membangun budaya keluarga yang mendukung
ekspresi emosional dan refleksi spiritual, disamping ketaatan ibadah formal.

Hasil bahasan dan temuan kajian di atas faktual telah memberi penegasan
bahwa spiritualitas Islam bukan hanya pelengkap, tetapi inti dari ketahanan
jiwa. Berbeda dengan pendekatan psikologi sekuler yang sering mengabaikan
dimensi transenden, tazkiyatun nafs menawarkan fondasi yang kokoh karena
berakar pada relasi vertikal antara manusia-sang Pencipta (hablum minallah).

Studi ini juga menjawab kritik terhadap pendidikan Islam yang terlalu
fokus pada aspek kognitif (hafalan, figih) tanpa memperhatikan dimensi afektif
dan psikologis dalam pendidikan Islam. Dengan mengintegrasikan tazkiyatun
nafs, institusi pendidikan Islam dapat menciptakan generasi yang tidak cuma
alim, tetapi juga tangguh secara mental-emosional.

Lebih dari itu, kajian ini juga menunjukkan, bahwa konsep tasawuf klasik,
beradsarkan hasil analisis, relevan sebagai sarana terapi modern (modern therapy
tool), asalkan konsep tasawuf diinterpretasikan secara utuh-integratif dalam
konteks kehidupan kontemporer. Misalnya, mujahadah bisa diterapkan dalam

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
—14 —



melawan kecanduan media sosial, sementara muhasabah bisa menjadi alat
refleksi harian bagi pelajar dan mahasiswa.

Temuan menarik lainnya adalah, bahwa sikap ikhlas—yang sering
dianggap sebagai konsep spiritual murni—ternyata memiliki dampak langsung
terhadap kesehatan mental. Generasi muda yang beramal dengan ikhlas
cenderung memiliki tingkat stres lebih rendah karena mereka tidak terjebak
dalam validasi sosial atau kompetisi semu, yang ujungnya cuma mememicu
lahirnya sifat narsisme, eksistensialisme semu, hedonisme, dan konsumerisme.

SIMPULAN

Tazkiyatun nafs—atau penyucian jiwa menurut ajaran Islam—bukan hanya
praktik spiritual, tetapi juga kerangka teoretis yang relevan untuk membangun
resiliensi generasi muda Islam. Lewat lima pilar utama—taubat, mujahadah,
muhasabah, tawakkal, dan ikhlas—takziyatun nafs menawarkan pendekatan
holistik yang memadukan ketahanan mental-emosional-spiritual. Perjalanan
dari nafs ammarah menuju nafs mutma’innah (menukil ide Imam al-Ghazali)
mencerminkan proses transformasi diri yang relevan dengan tantangan
psikologi kontemporer: kecemasan, ketidakpastian, dan krisis identitas.

Agar memiliki relevansi teoritis dan empiris, studi ini merekomendasi
dua hal berikut. Pertama, implikasi teoritis. Studi ini telah berupaya menautkan
kajian psikologi modern dengan tazkiyatun nafs sebagai kerangka spiritual Islam
(secara holistik), sebagai alternatif terhadap model kajian resiliensi Barat yang
cenderung sekuler-individualistik. Studi ini juga memperkaya wacana tasawuf
kontemporer dengan merelasi konsep klasik (seperti nafs ammarah hingga
mutma’innah) ke isu-isu psikologi kontemporer, sehingga menunjukkan
relevansi ajaran tasawuf dalam ilmu sosial-humaniora seperti psikologi.

Kedua, implikasi praktis. Studi ini mengusulkan empat rekomendasi
berikut: (1) integrasi sistematis tazkiyatun nafs dalam kurikulum pendidikan
Islam; (2) pengembangan program kepemudaan berbasis praktik spiritual,
seperti muhasabah dan retret; (3) penelitian empiris untuk menguji efektivitas
model ini—baik secara teoritis-konseptual maupun secara empiris-aktual-
kontekstual; dan (4) kolaborasi antara ulama, pendidik, dan psikolog dalam
merancang intervensi akademis isu kesehatan mental berbasis nilai-nilai Islam
dan psikologi modern. Dengan demikian, tazkiyatun nafs dapat menjadi fondasi
strategis bagi pembentukan mental-spiritual generasi muda Muslim yang
resilien, seimbang, dan berakar pada fitrah spiritualnya.

DAFTAR PUSTAKA

Abu-Nimer, Mohammed (2003) Nonviolence and Peacebuilding in Islamic: Theory
and Practice. Gainesville, FL: University Press of Florida.

Ahmed, Sameera, & Hashem, Hanan. (2016) A Decade of Muslim Youth: Global
Trends in Research. Journal of Muslim Mental Health, 10(1), 25-48. doi:
10.3998 /jmmh.10381607.0010.104.

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
— 15 —



al-Attas, Syed Muhammad Naquib (1978) Islam and the Concept of Mental Health.
Kuala Lumpur: Islamic Book Trust.

al-Attas, Syed Muhammad Naquib (2013) Islam: The Concept of Religion and The
Foundation of Ethics and Morality. Available at: https://www.academia.
edu/42659277 /Islam_the_Concept_of_Religion_and_The_Foundation_of
Ethics_and_Morality.

al-Bukhari, Imam (1992) Shahih al-Bukhari (Juz V). Beirut: Dar al Kitab
al'llmiyyah.

al-Dardir, Ahmad (2010) The Consummation of Guidance. Brandford: Diwan Press.

al-Ghazali, Abu Hamid (2008) Mutiara IThya Ulumuddin (Jilid 1-4). (Terj. Irwan
Kurniawan). Bandung: Mizan.

Al-Ghazali, Abu Hamid (2001) Ihya' Ulumuddin. Jilid IV. Beirut-Libanon: Darul
Kitab.

al-Jawziyyah, Ibn Qayyim (1998) Madarij as-Salikin (Jilid 1). Beirut: Dar al-Fikr.

al-Muhasibi, Al-Harith (1985) Risalah al-Muhasibah (Terj. M. Yusoff dkk.). Kuala
Lumpur: Pustaka Antara.

Allport, Gordon Williard (1966) The Religious Context of Prejudice. Journal for
the Scientific Study of Religion, 5(1), 445-457. doi: 10.2307/1384493.

Al-Quran (2015) Alquran dan Terjemahannya. Jakarta: Kementerian Agama RI.

Antonovsky, Aaron (1987) Unraveling The Mystery of Health: How People Manage
Stress and Stay Well. San Francisco: Jossey-Bass.

Badri, Malik B. (1994) Dilema Psikolog Muslim. Cet. Ke-5 (Terj. Siti Zainab
Luxfiati). Jakarta: Pustaka Firdaus.

Belakya-Ince, Merve et al. (2024) Using Positive Psychology to Uplift Minority
Youth: The Importance of Sound Conceptualization and Contextualization.
International Journal of Applied Positive Psychology, 9(3), 1403-1421. doi:
10.1007 / s41042-024-00191-0.

Common Sense Media (2024, October 10) New Survey Shows Young People
Are Under Pressure About Their Achievement, Appearance, and Future.
Available at: https:/ /www.commonsensemedia.org/ press-releases/new-
survey-shows-young-people-are-under-pressure.

Connor, Kathryn, & Davidson, Jonathan (2003) Development of A New
Resilience Scale: The Connor-Davidson Resilience Scale (CD-RISC).
Depression and Anxiety, 18(2), 76-82. doi: 10.1002/da.10113.

Gumiandari, Septi et al. (2022). Islamic Resilience as Spiritual and Psychological
Coping Strategies for Muslims during Covid-19 Pandemic. Afkar: Jurnal
Akidah dan Pemikiran Islam (Special Issue on COVID-19), 313-348. doi:
10.22452 / afkar.sp2022n01.10.

Haramain, Muhammad & Afifiah, Nur (2024) Bridging Faith and Therapy: A
Systematic Review of Islamic Psychotherapy in Mental Health and
Rehabilitation. Indonesian Journal of Islamic Counseling, 6(2), 133-150. doi:
10.35905/ijic.v6i2.10727.

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
— 16 —



Haque, Amber (2004). Psychology from Islamic Perspective: Contributions of
Early Muslim Scholars and Challenges to Contemporary Muslim
Psychologists. Journal of Religion and Health, 43(4), 357-377. doi:
10.1007 / s10943-004-4302-z.

Kelly, Yvonne, et al. (2018) Social Media Use and Adolescent Mental Health:
Findings From the UK Millennium Cohort Study. eClinicalMedicine, Vol. 6,
59-68. doi: 10.1016/j.eclinm.2018.12.005.

Kementerian Kesehatan RI (2022) Laporan Nasional Riset Kesehatan Dasar
(Riskesdas). Jakarta: Kementerian Kessehatan RI.

Keshavarzi, Homan & Haque, Amber (2013). Outlining a Psychotherapy Model
for Enhancing Muslim Mental Health Within an Islamic Context.
International Journal for the Psychology of Religion, 23(3), 230-249. doi:
10.1080/10508619.2013.79580.

Kusuma, Amir Reza (2022) Konsep Psikologi Syed Muhammad Naquib al-Attas.
Al-Qalb: Jurnal Psikologi Islam, 13(2), 121-135. doi:
10.15548/ alqalb.v13i2.4386.

Malik, Muhammad (2020) Islamic Psychology: A Framework for Mental Health.
Irving, Texas: Yaqeen Institute.

Masten, Ann S. (2001) Ordinary Magic: Resilience Processes in Development.
American Psychologist, 56(3), 227-238. doi: 10.1037/0003-066X.56.3.227.
Mizan Institute for Social and Cultural Studies (MIOSC) (2023). Digital Piety and
The Performance of Muslim Identity in Indonesia: 2023 National Survey.
Bandung: MIOSC. Available at: https://miosc.mizan.com/research/

digital-piety-2023.

Muslim, Imam (2003) Shahih Muslim (Terj. M. Zuhairi Miswari). Jakarta: Pustaka
Azzam.

Nashori, Fuad & Saputo, Iswan (2021) Psikologi Resiliensi. Yogyakarta:
Universitas Islam Indonesia.

Pargament, Kenneth Ira (1997) The Psychology of Religion and Coping: Theory,
Research, Practice. New York, NY: Guilford Press.

Primack, Brian A. et al (2017) Social Media Use and Perceived Social Isolation
Among Young Adults in the U.S. American Journal of Preventive Medicine,
53(1), 1-8. doi: 10.1016/j.amepre.2017.01.010.

Rochman, Fauzi et al. (2024) Concept of Resilience in Islamic Perspective. Jurnal
Studi Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA), 4(1), 95-109. doi:
10.18196/jasika.v4i1.118.

Schimmel, Annemarie (2011) Mystical Dimensions of Islam. The University of
North Carolina Press

Sholahudin, Ashani et al (2021) Trilogi Pemikiran Tasawuf Imam Junaid Al-
Baghdadi (Mitsaq, Fana, dan Tauhid). Syifa al-Qulub: Jurnal Studi
Psikoterapi Sufistik, 5(2), 97-113. doi: 10.15575/SAQ.V512.11155.

UNICEF (2022) Child and Adolescent Mental Health and Psychosocial Support
Interventions: An Evidence and Gap Map of Low-And Middle-Income Countries.

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
—17 —


https://doi.org/10.1037/0003-066X.56.3.227.%20
https://doi

Available at:  https://www.unicef.org/innocenti/ media/4276/file/
UNICEF-Mind-the-Gap-Report-2022.pdf.

WHO (2024, October 10) Adolescent Mental Health. Available at:
https:/ /www.who.int/news-room/ fact-sheets/ detail / adolescent-mental-
health.

M. Daffa Shilbi, Afkar Khaibar Alfaruqi, Fazlur Faladz Al Farabi, Launa
— 18 —



	METODE PENELITIAN
	Media Sosial dan Krisis Identitas Diri 
	Menuju Pemulihan Jiwa: Tazkiyatun Nafs Sebagai Ter
	SIMPULAN

